LE YI KING : UNE TOPOLOGIE EN PIERRE ?

Eléments pour une éthique de 'immanence

RICHARD ABIBON

1. Identité et différence

Sur la 4*™ de couverture du livre de Francois Jullien Figures de I'immanence, il est
dit: «...car le Yi king prétend nous faire accéder a I’intelligibilité des choses sans avoir
recours a la mise en scéne d’une histoire ou au développement d’un argument. Autrement dit,
sans en appeler au mythe et au discours ». Il se trouve que c’est le projet de la topologie, tant
qu’on ne considére que les figures, et leurs transformations ; mais dés qu’on passe au
commentaire, ce n’est plus ¢a. Or il est aussi vrai que, méme en mathématiques pures, il est
impossible de livrer les formules sans commentaires. Et tant mieux : au fond, le Yi king
comme la topologie n’ont qu’un seul propos : faire parler. Il se trouve aussi que sur la
couverture du méme livre figure une bande de Mcebius ou plutdt, ce qui apparait comme la
photographie d’une bande de Mcebius en pierre. Peu importe qu’il s’agisse de 1’ceuvre d’un
graphiste ou d’un sculpteur : pour nous lecteur, nous lisons une bande de Mcebius mise a plat,
puisque malgré les illusions du relief, pour nous, il s’agit d’un écrit sur la couverture d’un
livre, ou on lit tres bien les trois torsions de la bande. Francgois Jullien, autant que je sache, ne
parle jamais explicitement de bande de Mcebius. Pourtant, pour un familier de la topologie, il
est clair qu’il ne cesse pas de ne parler que de ca.

Au vu de ce grapheme, une question se pose cependant : la bande de Mcebius est une
écriture du passage, une lettre a lire comme le mouvement méme de celui qui tourne la page
d’un livre. La sagesse chinoise, nous dit Francois Jullien, porte 1’accent sur le mouvement,
contre la fixation : en effet, une bande de Mcebius est tout a fait a méme de représenter cela,
puisqu’elle présentifie le passage d’une face a une autre. Mais si elle est sculptée dans la
pierre, ou ira se réfugier la fluidité qu’elle est censée représenter ? Ma faible connaissance de
I’orient me confine a 1’outrecuidance, si je pose la question suivante : a partir d’une telle idée
de 'immanence, a travers laquelle le sage ne cesse de se couler dans la fluidité supposée du
Réel, comment la Chine en est-elle arrivée a cette passivité contre laquelle Lu Xun se
révoltait au début de ce siecle ? Tout semble s’étre passé comme si, en effet, la souplesse de la
bande de Mcebius n’avait trouvé d’incarnation qu’a se figer dans la pierre.

Derriéere fluidité et fixation se profile toujours I’autre polarité : différence et identité.
L’accent porté sur la différence peut étre de bon augure quant au maintien d’un écart qui
assure le passage de I’un a I’autre des podles ainsi distingués. Mais une telle différence peut
aussi devenir rapidement une forme de forclusion, au sens d’un point de vue des bords : Si
c’est I’un, ce n’est pas I’autre, entrainant la rigidité des positions plutdt que le passage. Au
contraire elle peut étre « discordentielle », si le point de vue privilégié est celui du courant
engendreé entre les poles, le point de vue du vide intermédiaire. L’identité, de son c6té, peut
étre pareillement considérée des deux points de vue : I’identité qui fixe forclusivement
I’unarité ou celle qui privilégie le fait que, s’il ’on peut parler d’identité, c’est qu’il y a, de
maniére discordentielle, différence, sinon parler d’identité n’aurait méme pas de sens. Il faut
bien au moins deux traits pour affirmer qu’ils sont identiques.



La fluidité suppose donc de ne pas cesser de faire le tour non seulement des objets
considérés mais encore des points de vue sur ces objets. Et ces questions sont celles-la
mémes qui intéressent la psychanalyse. Y a-t-il une ou deux pulsions, la sexuelle et celle
d’autoconservation ? Une ou deux libidos, celle de I’objet et celle du moi ? la pulsion de vie
n’est-elle pas I’autre manifestation de la pulsion de mort ? Est-ce un ? est-ce deux ? S1-> S2,
telle est I'un des mathémes fondamentaux de Lacan. Il est remarquable que le Yi King traite
lui aussi de ces questions et d’une fagon tout a fait semblable ; est-ce yang ? est-ce yin ? C'est-
a-dire : est-ce un trait continu, unaire, ou est-ce deux, un trait discret, présentant une brisure ?
Or, nous dit le Yi king, le trait continu et le trait brisé, ils sont deux certes, mais aussi ils sont
un, puisque chacune de ses manifestations peut s’inverser en son contraire. C’était bien la
réponse, discordentielle, de Freud, et c’est bien pourquoi Lacan a introduit la bande de
Mceebius dans son enseignement.

2. Une éthique du désir ?

La fluidité trouverait-elle son incarnation dans le concept psychanalytique du désir ?
La bande de Mcebius est une bonne écriture du désir : écriture du passage d’une face a I’autre,
elle met I’accent sur le mouvement s’opposant a la fixation sur une face ou sur 1’autre. Dans
le mouvement de ’analyse, le désir peut ainsi passer d’un objet a un autre, pour ne cesser de
s’apercevoir que tout objet ne peut que s’avérer insatisfaisant. Mieux, il en vient a considérer
la fixation sur 1’objet comme ce qui fait obstacle au mouvement. Il en revient ainsi a ne
s’appuyer que sur lui-méme. Passer d’un objet a I’autre, oui, mais au moins, c’est toujours le
méme désir, et il me fonde comme sujet. 1l se trouve que, a la fin de Figures de 'immanence,
lauteur, qui a beaucoup fait pour démontrer la différence, fondamentale, entre pensée
occidentale et pensée chinoise, avoue repérer dans la psychanalyse le lieu ou ces deux modes
de pensée se rencontrent pourtant : une des formes les plus ancienne de la pensée chinoise
croiserait la plus moderne avancée de la pensée occidentale sous le forme de la psychanalyse.!
Mais d’en toucher I’analogie, Franc¢ois Jullien la nuance aussitot d’une différence : « la pensee
chinoise n’¢établit rien ici a partir du désir ». Quoique... Je m’interroge alors sur cet aphorisme
de Confucius, cité par I’auteur : « en suivant mon désir, jamais je n’ai transgressé la régle? »
ou encore, de Mencius : « ’homme de bien désire son auto-obtention [de la voie]® ». Du reste,
on pourrait en dire autant de bien d’autres formules tirées de Wang Fuzhi ou de Confucius, ou
le mot désir n’apparait méme pas explicitement. Et comme le Tao, la voie, s’établit sur le
fonds de I'immanence (dont nous verrons qu’il correspond a la définition lacanienne de
I’objet a) nous retrouvons bien ainsi le désir, causé par cet objet indéterminé qui, en
psychanalyse, n’est pas un objet.

Il semblerait donc que, malgré les dénégations explicites de I’auteur, le fondement de
cette pensée, contre la fixation et pour la fluidit¢ de I'immanence, puisse s’assimiler a la
conception lacanienne du désir, qui s’énonce d’un : « ne cede pas sur ton désir ». Ceci ne veut
pas dire : « fais ce que tu veux ». Il s’agit surtout de ne pas de se fixer sur un objet. Au
contraire, la fin de la cure se signe d’une chute de 1’objet comme tel, au-dela des veeux
formulés sur des objets de dupe, laissant toute sa place a la circulation du désir, non comme
réalisé, ce qui est I’effet du réve et du fantasme, mais comme tel : le désir toujours ouvert sur
I’absence de sa satisfaction. Ce qui bien évidemment 1’améne, peut-étre pas a «se
conformer », comme dirait les chinois, mais a saisir cette limite de 1’éternelle insatisfaction

'Frangois Jullien « Figures de I’immanence », p. 233. Grasset. Cet ouvrage sera signalé plus loin par les
initiales FI.

2Flp. 67

3 Frangois Jullien : « Un sage est sans idée », p.77. Seuil.



comme reégle impossible a transgresser, non par effet d’une contrainte morale mais par le
constat d’un tel impossible.

Si la différence, au niveau de la conception du désir, s’éteint, pourrait-on alors la situer
au niveau de la parole, dont les sages chinois semblent beaucoup se méfier ? « Parler a peine
on y est incité, nous dit Wang Fuzhi, est le comble du méprisable ».# Je ne sais pas des lors,
comment il peut étre possible de concilier I’immanence avec cette défiance en la parole, qui
est au contraire au fondement de l’acte psychanalytique et se passe complétement de
transcendance. Mais il ne s’agit évidemment pas du bavardage, qui est sans doute ce qui est
visé par la méfiance chinoise. En ce cas, si cela se vérifie, cette différence tomberait aussi.
Reste que la psychanalyse insiste sur la différence entre parole et écriture, c'est-a-dire, chez
Lacan entre le signifiant et la lettre. La verité parle, le savoir écrit. La premiere est du coté de
la fluidité¢ et de D’interprétation, la seconde du co6té de la fixation et de formations de
I’inconscient. Il semble que la pensée chinoise fasse au contraire grand cas de I’écriture, sans
opérer cette différence fondamentale entre lettre et signifiant. A moins de choisir
d’interpréter, comme je le fais, les traits de 1’hexagramme comme les traits des figures
topologiques : en termes d’écriture théorique du signifiant.

3. Du Yi King alatopologie, une éthique de la fluidité ?

Examinons alors le probléme de 1I’éthique, auquel personne n’échappe. Dans le Yi king
que nous présente Francois Jullien, « est décreté « faste » tout ce qui épouse la « logique »
inhérente au renouvellement sans fin du réel ; est jugé « néfaste » ce qui s’y oppose »°. Ceci
rejoint 1’éthique de la psychanalyse, éthique du bien dire dans la mesure ou est « faste » en
psychanalyse tout ce qui va dans le sens de la fluidité de la parole dans les associations libres,
est néfaste tout ce qui fait blocage dans 1’écriture des formations de I’inconscient, notamment
le symptdme. Freud aurait dit « censure », Lacan propose une « éthique du bien dire ». Le Yi
king asserte, selon moi, une éthique du bien lire. Bien lire quoi ? Les figures tissées par toutes
les combinatoires possibles des traits de 1’hexagramme. Est-ce bien loin de la psychanalyse,
dans laquelle le fameux « bien dire » comporte le « bien lire les formations de 1’inconscient ».
Mais la psychanalyse insiste sur la lecture a haute voix, tandis que le Yi king nous propose
seulement la voie.

Une étoffe est formée de fils, comme I’hexagramme, dont la surface n’est faite que de
traits. Sauf que les traits de ’hexagramme vont tous dans le méme sens, tandis que 1’étoffe ne
tient que du croisement de fils perpendiculaires. Dans le Yi king, la différence de « sens » est
encodée autrement: ce n’est pas le changement de sens du fil, c’est la notation d’une
différence dans le trait. Le trait yin présente un trou, qui en fait un trait double. L’analogie
avec le tissu se poursuit malgré tout et se précise : ce trou pourrait étre la notation d’un
« dessous », a I’endroit ou un fil perpendiculaire, yang, passerait « dessus ». Or, dans tout
tissu, lorsque le fil est passé dessous, il faut qu’il passe ensuite dessus, ce qui répond a la
potentialité toujours valide de I’inversion du yin en yang et inversement. Ce sont ces
croisements incessants du fil qui construisent la souplesse du tissu, a I’opposé des matériaux
composés d’un seul bloc.

Lorsqu’on veut couper un tissu avec un cutter, on peut choisir de longer un fil : ce
dernier ne saurait en aucun cas géner la progression de la coupure. Les fils perpendiculaires,
par contre, se chargent de cette obstruction. La sagesse chinoise dit : le yin est I’obstruction, le
yang est le mouvement, ce qui féconde le yin. La psychanalyse énonce, avec Freud : il s’agit
de la méme libido dont la division en deux (libido du moi et libido d’objet) occasionne le

“Fl pp. 117-118
5jidem.



conflit qui fait obstacle ; et, avec Lacan : il s’agit du méme fil, le fil signifiant, qui n’est pas
disposé dans le méme sens. Ce qui rejoint la sagesse chinoise avec une Iégere nuance, puisque
tout yin peut s’inverser en yang, mais il n’est pas dit que cette inversion appuie sur 1’identité
de deux occurrences différentes du méme trait. Il semblerait aussi qu’on puisse verser dans un
point de vue ontologique sur la nature du yin et du yang. A en croire ce verset du Yi king, c’est
loin d’étre le cas :

Aussi, ce qui est au-dessus (en amont) de l’actualisation est ce qu’on appelle la voie,
Ce qui est en-dessous (en aval) de [’actualisation est ce qu’on appelle son récipient.

Frangois Jullien précise qu’il s’agit bien de I’amont et de I’aval du méme proces®
.Paraphrasant, la psychanalyse dirait :

Ce qui est au-dessus (de la bande de Maebius) est ce qu’on appelle avec la voix.
Ce qui en-dessous (de la bande de Maebius ) est ce tissu que tisse [’écriture de la
mémoire

Ou encore : ce que je parle (yang) vient féconder — modifier - ce qui a déja été parlé et
qui a été versé au grand récipient de la mémoire sous forme d’écrit (yin). Le nceud borroméen
présente une écriture encore plus explicite de ce procés. Chaque rond y est coupé en deux par
les deux autres. Comme 1’hexagramme, il s’écrit donc avec six traits. Ainsi, chaque rond
présente une lecture possible «yang» lorsqu’on en lit la continuité entre deux trous (le
moment du passage dessus) ou une lecture « yin », lorsqu’on en lit le caractére discret de part
et d’autre d’un trou (le moment du passage dessous).

Lecture
«yang »

Lecture \/

«yin »

A la différence de I’hexagramme qui doit changer successivement chacun de ses traits
et selon les diverses combinatoires possibles, le nceud borroméen présente la combinatoire la
plus condensée qui soit, puisque chaque rond, dans ce mode de lecture, se lit aussi bien
comme yang que comme son inverse yin. Une seule écriture du nceud borroméen peut donc
condenser ce que le Yi king détaille en 64 figures. Encore est-il possible de développer ces
écritures du nceud selon les diverses modalités de transformations possibles de 1’espace nceud,
ce qui nous améne a un détail de 32 écritures.

6 FI, p. 257.

IS



Si la bande de Mcaebius est une écriture du passage, le nceud borroméen se présente comme une
combinatoire de deux ou trois bandes de Mcebius, selon le point de vue. Chaque croisement représente en effet la

méme opération qu’une torsion. On y lit donc une approximation six fois répétée du caractére wen 3 le texte,

ou la langue, ou du caractére jiao %, le croisement, dont la semblance avec ce qu'il désigne est

frappante. De méme que chaque hexagramme n’est finalement construit que de traits c'est-a-dire de
bords, ce qui pourtant I'améne a faire surface, de méme, le nceud borroméen peut étre lu comme ci-
dessus seulement pour ses bords, qui sont les croisements du fil signifiant, ou comme ci-dessous, en
tenant compte de la surface qu'il circonscrit. La fluidité du mouvement est alors représentée dans ce
mouvement par lequel le retournement d'un rond autour de la fixité des deux autres fait trou dans la
surface (a gauche), tandis que I'obstruction peut se lire dans le retournement suivant, par lequel ce qui
se dit s'écrit dans la mémoire (a droite) :

4. Les deux bords de la parole

« Dans la pensée chinoise, les contraires ne s excluent pas ».” La grande découverte de
Freud, c’est d’avoir su lire les formations de I’inconscient comme formations de compromis
entre des motions contradictoires. Le conflit de tendances contraires provoque ainsi le
refoulement de I'une d’elles, qui ne cesse cependant de faire retour sous forme d’écriture dans
les réves, les symptomes, les lapsi, les actes manqués. Mais elle fait retour sous forme
masquée, étant obligée de se dissimuler pour satisfaire aux exigences de la motion refoulante.
Ainsi Freud en est-il venu a distinguer dans les figures de I’inconscient, le patent du latent,
rejoignant la vieille opposition dont Frangois Jullien nous dit qu’elle fonde la sagesse chinoise
depuis des millénaires. Ceci est important, car au fond, la question est, pour les chinois
comme pour nous : qu’inscrit le trait ? Pour moi, dans le cadre de la psychanalyse, c'est-a-dire
de ce qu’écrit la théorie par le biais de cet outil qu’est la topologie, le trait inscrit la linéarité
de la parole. Et comme Lacan 1’avait inscrit d’un double trait dans son graphe (signifiant-voix
et jouissance-castration), je considére chaque trait comme double. 8 Dans ce qui s’entend, il y
du patent, et au-dela, il y a du latent. C’est bien la ou I’on retrouve la logique du Yi king :
chaque trait dans 1’hexagramme, ne vaut que par sa place, et par son opposition au trait qui

7FI, p. 246
8 Ecrits p. 817



toujours en fera son envers : tout yang patent est susceptible d’étre remplacé par un yin latent,
et réciproquement. C’est le point de vue qui fait de tel trait un patent, renvoyant 1I’autre au
latent. La topologie peut justement se définir comme une science des points de vue.

Autrement dit, chacun des bords peut se transformer en 1’Autre bord ce qui est la
définition méme d’une bande de Mcebius : VXdXx. Quel que soit le bord, il peut devenir
I’ Autre bord, quel que soit un point x de ce bord, il appartient aussi a 1’autre bord, c'est-a-
dire : quel que soit un point x, il appartient a cette coupure qui différencie une face de I’ Autre
face, un bord de I’ Autre bord, et le patent du latent. Et finalement en étendant cette assertion a
tous les traits de I’hexagramme, on peut I’étendre aussi a tous les points de la surface
moebienne : quel que soit le point de la surface il appartient au bord, c'est-a-dire a la coupure.
Autrement dit encore, les contraires ne s’excluent pas: ce point appartient a ce bord et
pourtant (donc) il (n’)appartient (pas) aussi a I’Autre bord. Si la logique occidentale, depuis
Aristote, fonctionne sur I’exclusion des contraires, la topologie nous ramene en proximité
avec la sagesse chinoise. La grammaire aussi. Lacan a attiré notre attention sur le travail de
grammairien de Damourette et Pichon, lesquels distinguent la négation forclusive, sur laquelle
se base la logique, de la négation discordentielle, qui affirme ce qu’elle nie. On retrouve cette
derniére aussi bien en topologie que dans les deux théoremes de Gddel qui énoncent les
limites de la mathématique, I’une dans I’irréductible de la contradiction (et la chose, et son
contraire sont démontrées vraies), I’autre dans 1’incontournable de 1’indécidable (impossible
de trancher entre la chose et son contraire).

Zong Zong

y y
Zon . ar Zong, Zong ’ par Zong,
i‘ Qian /ﬂ g . Qian / N
ZF N\ 7 4R ZR 7 R
y y
p X » X

C’est au niveau de ce paradoxe d’une surface qui est en méme temps une coupure, que
I’extréme originaire de la pensée chinoise rejoint I’extréme terminal de la pensée occidentale,
représentée aussi bien par la psychanalyse que par les mathématiques, telles qu’elles articulent
elles-mémes leur propre infinitude a I’énoncé du théoréme de Godel. La jonction de ces deux
extrémes pourrait a son tour bien représenter le paradoxe de la recherche de Frangois Jullien :
les deux bords de la pensée, 1’occidental et I’oriental, d’étre au plus éloigné I’'un de 1’autre,
finissent par se rejoindre.

5. Les opérations du changement

Chaque hexagramme n’est que I’image du résultat d’un changement en ’attente d’un
autre changement. La bande de Mcebius écrit ce passage dans sa zone grise, ce pourquoi j’y ai
inscrit — mais c’est un abus de langage — les 64 figures du changements. Le nceud borroméen
détaille deux surfaces grises ayant la méme fonction. Il faut en effet plutdt considérer les deux



modes d’écriture des passages, celui par une surface qui n’est que bord en elle-méme, la
surface grise, et celui par la surface qui se transforme en une autre surface. Ceci correspond a
ce que nous dit Frangois Jullien des deux modalités de passage d’une figure a une autre® :

- cuo, 8, inversion de chaque trait d’une figure, de yang en yin ou de yin en yang.
Cette opération est du coté de la métonymie.

- Zong, 4% double retournement, entre haut et bas de chaque trigramme, et entre les
deux trigrammes du haut et du bas. Cette opération est de I’ordre la métaphore.

En effet, Francois Jullien fait remarquer : « Or, a partir d’clles (les six positions de
I’hexagramme), se nouent des liens spécifiques entre les différents traits de la figure. Deux
types de relation sont en effet dégagés qui ne sont pas sans rappeler les deux axes,
métaphorique ou métonymique, de la linguistique contemporaine. Soit un trait d’un des
deux trigrammes composant la figure est percu en relation au trait qui occupe une position
analogue dans ’autre trigramme, (cf. 1’axe métaphorique) (...) ; Soit encore un trait est percu
en relation a celui qui se trouve immédiatement a c6té de lui a I’intérieur du méme trigramme
(cf. I’axe métonymique)®.» Les traits et les figures ne se lisent donc que dans leurs rapports,
ce qui nous renvoie a la définition lacanienne du signifiant : un signifiant est ce qui représente
un sujet pour un autre signifiant. Il n’y pas d’étre du yang pas plus qu’il n’y a d’étre du yin,
mais il y a une immanence des changements entre 1’'un et 1’autre. Le changement
métonymique renvoie a la succession des signifiants dans 1I’énonciation d’une parole, qui ne
saurait avoir lieu sans s’articuler aux transformations métaphoriques faisant écriture au sein
méme de 1’énonciation parlée. Ce qui s’entend dans ce qui est dit « évoque » quelque chose,
cette chose qui n’est pas dite mais s’imagine aisément, sans étre forcément la méme chez le
locuteur et I’auditeur. A partir des mémes sons, chacun n’écrit pas le méme texte, et c’est la
source de tous les malentendus qui sont I’essence de la communication, comme le dit Lacan.

Le transformation cuo permet donc de lire les traits de chaque trigramme comme les
traits qui délimitent I’écriture de la bande de Mcebius : comme des signifiants. Un trait yang
qui se transforme en yin, c’est un continu (bleu) qui se change en un brisé (noir):

yang

cuo,

yin

Signifiant

9Fl, p.45
10 F| p.44



Un hexagramme considéré comme la combinaison de deux trigrammes suppose la
prise en compte de la surface délimitée par le positionnement des traits cote a céte. Un pli
représente cette articulation depourvue de toute matérialiteé entre les deux trigrammes. La
transformation zong s’écrit par le glissement continu de 1’hexagramme d’un pli vers le pli
suivant. Sans bien le dire et tout en se méfiant de la parole, en articulant zong et cuo, le Yi
king établit une écriture des rapports de la lettre et du signifiant. Ainsi s’écrit I’immanence par
laquelle la chose n’est pas en dehors du discours, pas plus que celui qui I’aurait créée.

Cependant le livre de Francois Jullien laisse une forte imprécision dans I’exposé de
ces transformations. L’emploi d’un mot pour un autre, notamment (« inversion »,
« renversement », « retournement »), s’il allége le style, ne facilite pas la compréhension.
Ainsi aprés avoir donné la définition de zong a laquelle je me suis référé plus haut ; il
énonce!!: « les 64 hexagrammes forment 32 paires d’hexagrammes inversés trait a trait (cuo),
mais seulement 28 paires d’hexagramme inversés haut et bas ». Il donne en effet un peu plus
loin plusieurs exemples d’inversion haut et bas « globale» (c’est moi qui rajoute ce
qualificatif) et ne tenant pas compte de la coupure locale en deux trigrammes. Si bien qu’il
semble qu’on soit en présence de trois opérations distinctes et non deux, sans que cela Soit
explicite, d’autant que dans la derniére phrase citées, il utilise le méme mot « inversion » pour
deux opérations différentes, ce qui ne contribue pas a la clarté.

Si cette troisieme opération non-dite existe, il faudrait alors écrire I’hexagramme entier
sur une seule zone de la bande de Mcebius et non a cheval sur un pli comme je ’ai fait plus
haut. Nous pourrions alors distinguer :

- D’inversion, cuo trait a trait

- le retournement, zong, double entre de chaque trigramme et entre les deux

trigrammes

- le renversement, qui n’a pas de nom chinois puisqu’il est resté implicite, et qui

serait la rotation globale de I’hexagramme sur lui-méme.

Mais a défaut de cette derniére précision, il est impossible de s’y retrouver dans les
décomptes repris de Wang Fuzhi par Frangois Jullien. En fait, il est vraisemblable qu’il y ait
beaucoup plus d’opérations non-dites. J’en prends pour exemple la transformation de pi en
xian, p. 113, qui consiste en un échange des 3°™ traits de chaque hexagramme. Mais c’est
peut-étre un exemple particulier de cuo, un changement trait a trait : le 3°™ trait de chaque
trigramme s’inverse. C’est 1a ou le Yi king manque de précision pour devenir une topologie.
Mais on peut en dire autant a Lacan lorsqu’il a amené la topologie dans son enseignement. On
peut lui en vouloir, par exemple, de ne pas avoir formalisé la différence entre 1’objet et
I’écriture de 1’objet, alors qu’il insiste par ailleurs sur ce qu’il appelle le réel de I’écriture, ce
qui entraine pas mal de ses successeurs a prendre 1’objet pour seul objet d’études, comme s’il
ne s’agissait pas d’une écriture implicite.

6. Immanence du réel de I’écriture ou transcendance d’un Réel extérieur a I’écriture ?

Il y a cette sorte d’ambiguité dans le Yi king, tel qu’il nous est restitué par Frangois
Jullien : il s’agit de I’immanence du Réel nous explique-t-on. Alors il faut préciser : du réel de
I’écriture. Les sages chinois semblent laisser entendre qu’il s’agirait du réel comme tel. C’est
un réel comme tel en tant que I’écriture engendre un certain nombre d’impossibles, comme
d’écrire la troisiéme dimension. Qu’on étende cette conception du réel a une transcendance a
localiser dans ce qui est extérieur a 1’écriture, voila qui reste a discuter.

Dans Un sage est sans idée, Francois Jullien écrit : « la philosophie congoit, dirons-
nous, (elle a un objet, la vérité) tandis que la sagesse realise (le « le »/ « cela » de I’évidence).

1 F|p.45



Au sens ou I’on dit réaliser, ou plutdt ne pas arriver a réaliser que quelqu'un est mort ».1?
Voila un impossible en effet : avoir une représentation de 1’au-dela dans la mort, ce pourquoi
c’est en effet si difficile a réaliser. La mort est un Réel : un impossible a réaliser, au sens ou
on ne saurait non plus donner une représentation du vide, car toute représentation devient un
plein, elle n’est plus le vide dont il s’agit de rendre compte. Et notre auteur ajoute (p. 75) :
« réaliser, c’est prendre conscience du caractere réel du réel ». Si on s’en tient a I’explicite des
énoncés, il y a donc un grand écart a ce niveau la, entre sagesse orientale, qui tiendrait le réel
pour réel, et la psychanalyse, pour laquelle le réel, c’est I’'impossible. Mais si on considére
que c’est un jeu d’écriture, le Yi king, qui en rende compte, 1’accord est au contraire
remarquable. « Par exemple, poursuit Frangois Jullien, réaliser que le temps passe, qu’on
vieillit, - ou simplement qu’on est « en vie ». Car personne ne réalise vraiment qu’il est
promis a mourir, et pourtant chacun le sait ».

Réaliser qu’on vieillit, et méme qu’on est en vie, cela ne suppose-t-il pas la mémoire,
ou les expériences s écrivent les unes apres les autres, et ne prenant sens que les unes par
rapport aux autres ? Sans ces inscriptions, pas de mémoire, et pas de prise de conscience du
temps qui passe. C’est 1a ou se trouve une remarquable congruence avec la psychanalyse, et
notamment le concept de pulsion de mort, puisqu’il est au fondement de la représentation.
Cette derniére ne peut prendre que deux formes, le dire et I’écrire, sachant que le dire ne vaut
que par rapport a ce qui est déja écrit et par ce qui reste a écrire, sachant aussi que tout ce qui
se dit s’écrit (dans la mémoire), tandis que ce qui ne peut pas se dire ne cesse pas de chercher
a s’écrire (dans les formations de I’inconscient). Ainsi, « réaliser », au sens de la sagesse
chinoise, telle que nous la transmet Francois Jullien, se trouve donc fort proche du
« symboliser » de la psychanalyse. Car c’est justement la pulsion de mort qui est au
fondement de la symbolisation : le meurtre de la Chose, expression hégélienne volontiers

reprise par Lacan, est la voie (Tao, J&) nécessaire a sa réalisation, c'est-a-dire a sa venue au

monde du symbole, que nous appelons volontiers réalité. Le « réaliser » rencontre cependant
des impossibles, tels la mort (mais aussi la castration), et c’est cela que la théorie lacanienne
appelle le Réel. Il ne s’agit pas d’un Réel extrinséque qui transcenderait la réalité symbolisée,
mais justement une limite marquant les bords du territoire intrinseque de la symbolisation.
Qui dit limite dit trace, et nous sommes renvoyés a ce Réel de I’écriture qui fait que, bien que
lorsqu’on soit en présence d’un impossible a dire, il soit encore possible de I’écrire — méme
s’il n’est pas possible de tout écrire. C’est ce que montre a I’évidence, comme je 1’ai déja
rappelé, le cas de la 3°™ dimension, qui ne cesse pas de ne pas s’écrire, méme si on en trouve
des représentations (perspective, codages divers...).

Remarquons, enfin, 1’étonnante congruence de ces deux modes d’écriture,
I’hexagramme et la bande de Mcebius. Pour le premier, toute la surface qu’il occupe n’est
définie que par des traits, et chaque trait peut a tout moment s’inverser en son contraire. Pour
la seconde, sa surface ne vaut que comme tension locale entre deux bords qui globalement
s’averent le méme : autrement dit, 1a aussi, chaque bord local peut s’inverser en ’autre bord.
C’est pourquoi j’appellerais volontiers « bords » les traits de I’hexagramme, méme ceux qui
sont au milieu. Tout trait longeant le bord d’une bande de Mceebius finit par revenir sur lui
méme au bout de deux tours, dégageant entre ses bords une bande de Mcebius identique a
celle sur laquelle il s’écrit. Ainsi se démontre I’identité du trait et de la coupure, la bande de
Meebius comme telle s’avérant de ce fait globalement comme une coupure. Ca ne I’empéche
pas, localement, de faire surface, comme 1’hexagramme. De ces deux bords qui ne font qu’un,
le fait d’écrire de la bande de Mcebius, avec ses trois torsions, oblige a en passer par trois
traits, deux gris, un noir :

12 « Un sage est sans idée » p.74



L’¢écriture de ’hexagramme se base sur cette opposition de deux bords, le yin et le
yang, qui ne peuvent s’écrire autrement que par trois traits. Tel est le réel de 1’écriture. En
effet, nulle transcendance dans tout cela.

La seuls différence entre psychanalyse et sagesse orientale, serait de 1’ordre d’une
inversion : le sage se pense partie intrinseque d’un réel immanent, tandis que 1’analyste ne
connait pas d’autre réel que celui de I’écriture, a laquelle il est immanent dans le transfert a
son analysant. La cure se déroule comme une suite de réels rencontrés au titre des impossibles
a dire, noués aux impossibles a écrire. Tout comme I’analyste est a I’écoute de ce qui peut
faire incitation et engendrement de la parole, le sage est dans I’expectative des indices ténus
du changement afin de ’accompagner dans le continuel renouvellement du réel. Il ne
manquerait a la sagesse chinoise qu’a poser ce qu’elle appelle le réel comme écriture et
engramme de la perception ; il ne faudrait a 1’analyse qu’a considérer son Réel comme
immanence de la nature...

7. L’objet a : une écriture du fonds d’immanence

Considérons un peu plus loin les réels de I’écriture : « réels » sans majuscule qui
englobe les impossibles, tels que je 1’ai énoncé plus haut, mais aussi cette fois, les nécessaires,
qu’on pourrait dire encore : les impossibles de faire autrement.

« En quéte d’orthodoxie, (Zhu Xi), la tradition néo confucéenne donnera un nom a cet
insaisissable, qui est en méme temps le plus quotidien,et le plus concret , et qu’on ne cesse
d’avoir a «réaliser»: ce nom, on le connait déja, c’est le «juste milieu»(de la
régulation)!. » J’ai été frappé par cette définition, venant aprés quelques développements
concernant la «réalisation» dont j’ai parlé plus haut. Non sculement elle correspond
exactement a celle que Lacan donne de 1’objet a, mais encore, elle se confirme de la structure
du mouvement de 1I’écriture du nceud borroméen telle que je I’ai établie.

On I’a vu, il n’y a pas d’écriture du milieu de I’hexagramme. Si chaque trigramme a
son milieu, I’hexagramme n’en a pas. Or c’est au milieu de cet hexagramme particulier qu’est
I’écriture du nceud borroméen que Lacan a inscrit I’objet a. Je I’écris, au contraire, sur un bord
de cette figure et on me demande souvent : pourquoi le mettez-vous au bord alors que Lacan
I’a mis au centre ? Je réponds : parce que 1’objet a est partout. Il est au centre de la structure
d’un point de vue idéologique, et c’est ce que Lacan a voulu écrire. De la méme fagon, le
« juste milieu » ne s’écrit pas, et surtout pas au centre de I’hexpgramme. La structure des
mouvements du nceud, lorsqu’on fait tourner un rond autour des deux autres, et chacun
successivement dans une syntaxe définie, s’avére laisser hors de son champ deux zones
(’objet a et J(A), la jouissance de I’Autre qui restent ainsi désorientées, mais qui de ce fait,
matérialisent les deux axes de rotation autour duquel se manifestent ces mouvements du

13 « un sage est sans idée » p. 75

10



nceud' ; tel est le « juste milieu » du nceud borroméen, qui s’avére nulle part et partout a la
maniére de ’objet a. Je ne I’inscris en bas et a droite, dans cette figure standard, que parce
qu’il s’agit de son emplacement au 6°™ retournement, c'est-a-dire lorsqu’on a acquis la
certitude que la coupure (le trait pointillé) ne pourrait jamais passer a cet endroit Ia, et que
donc, cet endroit 13, il fait coupure, en tant qu’il fait trou d’inorientable dans le reste de la
surface qui, elle, est orientée par la dite coupure. De méme que I’hexagramme présente deux
milieux, celui ce chacun des trigrammes dont il est fait, le nceud borroméen se retrouve
pourvu de ces deux « centres » qui 1’orientent, définissant 1’axe autour duquel on retourne les
ronds les uns apreés les autres.

Tel le milieu de I’hexagramme, il reste une écriture en creux de ce qui ne cesse pas de
ne pas s’écrire. Frangois Jullien en donne une définition qui correspond exactement, et au
« ¢a » de Freud, et a I’objet a de Lacan, et a mon écriture de la surface désorientée (grise): « Il
faudrait pouvoir laisser ce «le»/ «cela» a son indétermination réussissant a dire
I’ajointement de ’étalé et du caché — cela méme qui, au sein de 1’expérience la plus ordinaire,
en demeure inobjectivable, et dont on a a réaliser I’évidence : c’est lui que j’ai commencé
d’appeler le fonds d’immanence ; et ¢’est lui, que je ne cesse moi-méme de vouloir saisir ici,
par tous ces biais successifs, puisqu’il ne peut étre objet de discours, en travaillant a sa
réappropriation par la philosophie ».%°

-« Indétermination » : inorientation

-« Ajointement « : le littoral entre surface noire (caché) et blanche (étalé), sans
matérialité¢ aucune, pure coupure qui s’¢tale dans les surfaces grises.

-« Inobjectivable » : les surfaces grises, écrivant théoriquement cet objet sans écriture
qu’est I’objet a.

-« Dont on a a réaliser I’évidence » : dont on a, en psychanalyse, a évider toute
représentation qui le recouvre afin de réaliser la place du vide. Ce dont Francois Jullien
s’acquitte, semble-t-il, dans cet énonce.

Ces représentations sont les surfaces orientées par la coupure (pointillés) : noir-blanc,

ou encore est-ouest, comme disent les chinois d’une chose : 2R #8dong xi, en chinois, c’est le

truc, la chose, le mot valise qui sert 2 désigner n’importe quoi, en ajointant I’est, X et |'ouest

7.

14 ¢f. Richard Abibon :« Une théorie du nceud borroméen » et « La bourse ou la vie » lisibles sur mon
site http://perso.wanadoo.fr/topologie/
15 « un sage est sans idée » p. 76.

11


http://perso.wanadoo.fr/topologie/

8. De la Chine a I’'Occident, I’enjeu du débat : d’un autre a I’Autre

La nuit précédant notre colloque, j’ai fait le réve suivant :

Deux professeurs frangais sont employés en Chine. C’est le début de la
révolution culturelle. On leur fait comprendre, par diverses vexations, qu’ils sont
intellectuels, qu’ils sont étrangers, bref, que leur place n’est pas la. Ils tiennent le
coup tant qu’ils peuvent, jusqu’a ce qu'un billet officiel annonce a ['un d’eux qu’il
peut partir, avec le cheque de 500 Yuans qui accompagne la lettre ; on lui promet que
le gouvernement chinois paiera le reste de ce qu’on lui doit une fois qu’il sera rentré
en France. 500 yuans, c’est une misere, mais un tient vaut mieux que deux tu l’auras ;
rentrer en France avec c’est prendre le risque de ne pas voir la couleur du reste, mais
rester c’est prendre le risque de perdre bien plus encore. Que faire ? lls en sont la de
leur interrogation, lorsque il est question de deux conférences qu’ils doivent donner
dans une ville ou un village d’a coté. A ce moment, il ne s’agit plus de deux
professeurs frangais, il s’agit de moi et d’'une de mes analysantes, une charmante
kabyle aux grands cheveux frises lui tombant dans le dos, a [’allure trés francaise.
L’autre conférence, c’est elle qui doit la faire. Allons-nousy aller ? L hésitation dure
Jjusqu’a [’heure de la dite conférence ; & ce moment je me décide : je vais y aller ; je
serais en retard mais tant pis. En catastrophe, je regarde quels siégse je pourrais
mettre dans la voiture...il y a des collections de siéges colorés des siéges attachés les
uns aux autre, comme dans une salle d’attente, mais tous sont demontés. Il suffirait
que je jette les pieces en vrac et en vitesse en voiture... Mais je me dis que, quand
méme, ils doivent avoir ce qu’il faut sur place. C’est quand méme pas a moi
d’apporter le matériel. Ma voiture, c’est une DS des années soixante, grise, comme
celle de mon pére. J'essaie de démarrer, et rien ne se passe comme si la batterie était
completement vide. Or je sais que ce n’est pas possible, ma batterie allait tres bien. Je
suppute donc aussitot un sabotage destiné a m’empécher de donner cette conférence.

L’enjeu de nos discussions me parait tout entier dans ce réve, du moins tel qu’il me
touche personnellement. Mais s’il ne me touchait pas personnellement qu'est-ce que je ferais
ici ? Et si nous n’étions pas touché personnellement, a des degrés divers, que ferions nous,
tous, dans cette salle a parler de la Chine, méme si nous choisissons d’en parler sous la forme
d’un aller et retour culturel ? C’est, je crois la position de Francois Jullien : la Chine nous
intéresse car, a I’interroger, nous sommes obligés de repenser notre propre culture. Ceci est un
propos de philosophe, éventuellement d’ethnologue, ou de sociologue. Qu’en est-il du propos
du psychanalyste ? Peut-il étre le méme ? Que veut dire parler en psychanalyste, ou méme au
nom de la pratique de la psychanalyse, par rapport au discours philosophique, au discours
sociologique, ethnologique, voire psychiatrique ? Voila les questions qui se posent. Voila ce
qui est en jeu : a quel autre je parle. Voila qui peut me revenir sous la forme d’un : du coup,
de quelle place je parle ? Suis-je & moi tout seul toutes les places du discours ? Vais-je
emporter avec moi tous les siéges destinés a mon audience ?

Parler en psychanalyste est un impossible. Le psychanalyste ne parle pas, il écoute ;
s’il parle, et il parle parfois, c’est pour dire ce qu’il a entendu. C'est-a-dire, pour dire a quel
endroit sa carapace de protection narcissique a €té particulicrement effractée... Parce que
c’est ¢a « entendre », c’est lorsqu’on se laisse altérer : lorsque ’autre a trouvé une voie de
pénétration par le biais de sa voix, parce qu’il n’y en a que peu d’autres. Un réve de I’autre ne
peut étre transmis que par le biais de la voix. Si on ne s’est pas laissé altérer, c’est qu’on

12



continue de considérer I’autre comme un simple support de son narcissisme. Et pourquoi pas
d’ailleurs? Mais ce n’est pas la fonction du psychanalyste. Alors, il peut étre, en effet, trés
intéressant de définir 'autre. Et, retour du retour, c’est de se poser la question de ce que
I’autre m’apprend sur moi. Frangois Jullien en retire cette différence pour lui essentielle entre
la philosophie et la sagesse, se demandant entre autres pourquoi a échoué en Chine, la
tentative des mohistes qui, a peu pres a la méme époque qu’aux débuts de la philosophie en
Gréce, cherchaient a dégager une doctrine forclusive, c'est-a-dire quelque chose de 1’ordre de
la logique d’Aristote, celle qui exclut la contradiction. Au lieu de cela, la sagesse — dite par
moi discordentielle - implantée depuis bien plus longtemps, a selon lui, continué d’étendre
son empire.

A la suite de Freud, Lacan pose une définition lapidaire (pour en revenir a la pierre de
la topologie dans le jardin de la psychanalyse) : « I’inconscient, c’est le discours de 1’ Autre »,
I’ Autre avec un grand A, pour I’opposer a I’autre avec un petit a, I’autre mon semblable, celui
auquel je m’adresse tous les jours quand je parle. Il complétait cette définition d’un : «iln’y a
pas d’Autre de 1’ Autre », dans lequel il faut entendre ce qu’il comprenait de I’immanence, ce
par quoi il fait se rejoindre, sans avoir jamais éte explicite la-dessus, psychanalyse et sagesse
chinoise. « Il n’y a pas d’Autre de I’ Autre », cela signifie que lorsqu’on croit parler de I’autre,
c’est de I’Autre dont il est question, cet Autre intrinséque qui s’exprime dans la bouche du
sujet clivé (en noir et blanc). Aussitot, je suis obligé de corriger mon propos en précisant : ce
que je viens de dire de la signification de cette phrase de Lacan, ce n’est pas ce que Lacan en
comprenait comme je 1’ai dit tout d’abord, c’est ce que j’ai compris de ce que Lacan en a dit.
Et c’est 1a que se profilent des bagarres homériques avec mes camarades lacaniens, qui
auront, eux, compris autre chose. Le caractére forclusif de notre mode de pensée, ce qui lui
donne son coté paranoiaque, nous fait, en Occident, réagir ainsi : une assertion ne peut se
supporter de I’assertion contraire. Et chacun de se battre pour défendre sa fagon d’asserter ; la
psychanalyse pourtant, comme cure, nous apprend a reconnaitre ce clivage du sujet qui fait
coexister les assertions contradictoires (noir et blanc). Le moindre réve se présente comme un
compromis entre affirmations contradictoires, ou j’attribue a 1’Autre celle qui me semble la
plus détestable. Pourtant, c’est moi qui réve, c’est moi le metteur en scéne qui distribue les
roles, qui apporte les sieges, qui fait se mouvoir et parler tous les personnages du réve.

L’admettre, telle est la sagesse qu’offre a ’analysant la terminaison de sa cure. Ainsi,
dans mon réve, je réve de la Chine. J’y suis allé, je dois y retourner, mais ce n’est pas la Chine
qui se trouve dans mon réve, c’est I’endroit ou elle m’interpelle. Je crois qu’il s’agit de
I’autre, mais il s’agit de I’ Autre intrinséque. J attribue aux chinois une sacrée résistance a la
psychanalyse, propos qui est déja venu dans nos débats sous la forme de leur indifférence a la
psychanalyse. Quant a moi, je me vois forcé de reconnaitre ici, que ¢’est moi qui résiste a
aller faire des conférences en Chine. Le saboteur de la « déesse », c’est moi et personne
d’autre. Aucun autre autre a cet Autre qu’en moi je faisais chinois. Immanence du réve.

Comment parler en psychanalyste ? On ne le peut pas, disais-je et je le maintiens. Car
dés qu’on parle, on est analysant. Mais témoigner de sa pratique d’analysant c¢’est encore le
meilleur moyen de transmettre la psychanalyse, beaucoup plus que parler en philosophe, en
ethnologue, ou en psychiatre. Le seul cas dont, a mon sens, il peut étre question pour un dit
psychanalyste qui prend la parole, c’est le sien: c’est la voie ouverte par Freud dans sa
Traumdeutung aussi bien que dans sa « psychopathologie de la vie quotidienne ». C’est son
Tao. Auteur du livre, il est en outre toujours I’acteur princeps des réves, lapsi, et actes
manqués sur lesquels porte son étude. Il montre d’ailleurs finement au début de la
Traumdeutung, de quoi est faite sa méthode, qui se distingue, dit-il'%, de toutes les autres en
ce qu’elle confie au réveur le soin d’interpréter ses propres réves. Certes, je pourrais vous

16 Freud, Die Traumdeutung, Fischer GW 1I/111 p. 102 ; « L’interprétation des réves », PUF, p. 92 note
sur Artémidore de Baldis, et tout le chapitre « La méthode d’interprétation ».

13



parler de I’analyse que cette jeune femme kabyle est en train de faire avec moi. Mais, sous
couvert de parler d’elle, je ne vous parlerais en définitive que de moi, puisque c’est ce sujet-la
qui par ma voix s’exprime, ce n’est pas elle. J’arréte donc de me tromper d’autre, et je peux
ainsi parler de I’Autre intrinséque, ce qui est le contraire que d’en revenir au narcissisme,
puisque c’est reconnaitre 1’endroit ou je me suis laissé altéré par I’autre, et qui se manifesté
sous la forme du discours de I’ Autre.

Je n’ai jamais vécu longtemps en Chine — au contraire de cette jeune femme, qui vit
en France, étrangére menacée d’expulsion. Sans en faire un plat d’ailleurs : elle ne parle
presque pas de ses déboires, liés aux « papiers », mais beaucoup de ses problemes, liés aux
hommes. Ce qu’elle vit, je ne peux en parler a sa place et pourtant, dans mon réve, je vis
quelque chose de similaire. Mais est-il vraiment question du statut des étrangers ? Ne serait-il
pas question tout simplement du statut de 1’Autre intrinséque, celui qu’on ne cesse pas de
chercher a expulser dans cette opération que Freud a nommé le refoulement ? Si j’ai été
touché a cet endroit, n’est-ce pas justement qu’il s’agit du méme probléme chez elle et chez
moi ? J’en laisse la question ouverte. L’ important était d’avoir pu la poser.

La résistance que j’attribue aux chinois, c’est une résistance par rapport a une
conférence que je dois faire. Or, si vous vous rappelez bien le réve, Ounissa (mon analysante,
dont j’écris ici le nom) doit aussi faire sa propre conférence. Pas d’Autre de 1’Autre, si
quelqu'un doit parler d’elle, c’est elle. Mais si je dois parler de moi, alors c’est 1a que se fait
jour la plus grande résistance, que j’attribue a mes auditeurs, ces auditeurs que vous étes
aujourd’hui, gens qui vous intéressez a la Chine, et que j’ai transformé dans mon réve en
chinois.

Comme vous le constatez, parler en analysant, ce n’est pas parler en philosophe, ni en
mathématicien, ce que parfois je me prends a essayer de faire, et ce pourquoi je ne suis guére
plus doué que pour parler de philosophie. Je ne peux amener avec moi tous les siéges destinés
a mes auditeurs. Je ne suis pas a toutes les places, méme si, étant le réveur, c’est moi qui
organise toutes les places du réve. Allons donc un peu plus loin. Je vous ai dit que la DS était
la voiture de mon pére dans ces années soixante, et méme de la fin des cinquante. Ca me
renvoie donc a mon enfance, méme si elle est réactivée par la présence actuelle de Citroén en
Chine. Je réve de DS, pas de ZX, la voiture la plus présente dans les rues de Pékin. Il parait
qu’on a repéré, - notamment Merleau-Ponty— ce qui serait la puérilité de la pensée orientale. *’
Ca tombe bien, puisque Freud est celui auquel on doit d’avoir repéré la puérilité¢ de la pensée
occidentale... enfin, de toute pensée puisque : « I’inconscient, ¢’est I’infantile en nous ».

Ce sabotage de la DS va m’empécher de parler, et c’est 1a une des formes les plus
commune de ce qui est vécu comme castration. Il est donc vraisemblable que c’est ce que vit
Ounissa, a travers I’identification que présente mon réve, puisque le sabotage la touche autant
que moi. Mais la castration, ce serait vraiment de lui couper la parole en continuant a croire
que je parle d’elle, alors que je ne parle que de I’endroit ou elle m’a touché. Et comme la
castration touche cette voiture qui est & mon pére, ¢’est qu’il s’agit de ma mére — la déesse de
mon enfance. Bien sdr, celle-1a, seul mon pere avait le droit de la conduire. La castration la
touche : il s’agit bien de la panne de la voiture. Mais elle me touche aussi : je ne pourrais pas
conduire la voiture de mon pere pour aller parler, c'est-a-dire faire valoir la fonction phallique.
Et pourtant j’en ai le désir, comme j’ai eu le désir du petit (Edipe, puisque, malgré les
menaces, je choisi de rester en Chine et d’aller faire ma conférence. Voila les deux assertions
contradictoires qui contribuaient a la mise en scéne de mon réve : un désir de parler et le désir
de ne rien dire de ce qui fait I’0os, comme dirait Lacan, I’os de la psychanalyse. Voila ou je
rejoins I’élargissement (par les lettres) et la retenue (par les rites).*

17 « Un sage est sans idée », p. 82-3
18 jdem p.75-6

14



La question est donc, au-dela de I’indifférence de la Chine a la psychanalyse, la
question de I'indifférence de la philosophie, et surtout, la question de I’indifférence de la
théorie analytique elle-méme, une théorie qui serait completement détachée de la pratique,
désaffectée, en quelque sorte, en tant qu’elle se situerait sans cesse dans la transcendance de la
pratique. Tandis qu’une pratique d’analysant telle que je viens de vous la proposer, c’est une
pratique de ’'immanence, telle que, je crois, on peut la retrouver dans ce que Francois Jullien
nous restitue de ses lectures des sages chinois. Ici et 14, il s’agit bien du méme paradoxe : au
Yi king, qui écrit les figures de I’'immanence, correspondrait la topologie, deux méthodes
d’écritures permettant de parler d’une pratique de I’immanence, chaque trait pouvant
s’inverser en son contraire, comme chaque trait d’Eros, qui peut apporter jouissance ou
douleur selon I’endroit ou il frappe.

15



	le Yi king : une topologie en pierre ?
	Eléments pour une éthique de l’immanence

	richard abibon
	1. Identité et différence
	2. Une éthique du désir ?
	3. Du Yi King à la topologie, une éthique de la fluidité ?
	4. Les deux bords de la parole
	5. Les opérations du changement
	6. Immanence du réel de l’écriture ou transcendance d’un Réel extérieur à l’écriture ?
	7. L’objet a : une écriture du fonds d’immanence
	8. De la Chine à l’Occident, l’enjeu du débat : d’un autre à l’Autre


